Lettre 2026

Que cherches-tu ?

Frére Matthew

Taizé

https://www.taize.fr/fr/que-cherches-tu

Beaucoup de personnes cherchent un sens a leur vie. Elles cherchent quelque chose de plus
grand que les promesses faciles qui envahissent si souvent nos écrans. Les humains ne sont-
ils pas créés pour une véritable raison d’étre ? Qu’est-ce qui peut nous permettre de la
découvrir ?

Lorsque nous essayons de vivre dans la confiance de la foi, nous nous demandons parfois :
gu’est-ce que Dieu attend de moi ? Nous avons tant de désirs. Quel chemin puis-je parcourir
avec Dieu ?

Au cours de I'année écoulée, nous avons recgu a Taizé la visite de jeunes venus d’Ukraine, de
Palestine, du Liban, du Nicaragua, du Myanmar et d’autres lieux ou la guerre et les conflits
font rage. Leur foi et leur soif d’'une paix juste et durable ont été pour nous une source
d’inspiration. Nous avons aussi entendu les témoignages de personnes travaillant a Gaza ou y
ayant des membres de leur famille. Nous voyons la douleur de celles et ceux dont les proches
ont été retenus en otage, et nous entendons les cris de celles et ceux qui cherchent la justice
sous des régimes oppressifs.

J'ai également passé quelque temps avec les freres de notre communauté de Taizé qui vivent
en petites fraternités au Brésil et a Cuba. Le Brésil est encore marqué par I’'héritage de
I'esclavage et par de grandes inégalités. Pourtant, il y a des personnes qui refusent de baisser
les bras ; elles luttent pour étre aux cotés des plus pauvres. Je pense en particulier a une
communauté de la ville de Salvador, ou des sans-abri dorment dans I’église et s’entraident.

A Cuba, j’ai vu un peuple courageux qui affronte d’immenses difficultés. J’ai rencontré une
grand-mére qui avait donné toutes ses économies pour que son petit-fils ait ce dont il avait
besoin pour la rentrée scolaire. Sa mére, comme beaucoup d’autres Cubains, avait émigré
pour chercher un avenir meilleur.

Dans de nombreux endroits, les gens se demandent : comment puis-je utiliser la liberté qui
m’a été donnée pour exprimer une solidarité avec celles et ceux qui souffrent ? lls cherchent
des chemins pour concrétiser leur désir d’aimer et de prendre soin des autres, de donner un
sens a leur vie en aidant et en servant.

Notre monde est plein de beauté, mais il y a aussi tant d’injustices. Quelle est ma place dans
tout cela ? Que m’est- il demandé ? C’est la question que je ressens souvent dans mon coeur
face a la complexité de la vie et face aux choix devant lesquels je me trouve.



Dans I'Evangile selon saint Jean, les premiéres paroles de Jésus sont : « Que cherchez-vous ?
» J'ai partagé cette question avec un groupe de six jeunes bénévoles a Taizé, originaires de six
pays répartis sur quatre continents. Ce qui suit s’inspire de ce qu’ils m’ont confié.

A eux, ainsi qu’a tous les bénévoles qui contribuent a I'organisation des rencontres a Taizé en
passant un temps aupres de notre communauté pour prier et approfondir 'appel du Christ
dans leur vie, je voudrais dire merci.

Frere Matthew

Chercher le silence

Aprés une semaine a Taizé, lorsque I'on demande aux jeunes ce qui a été le plus important
pour eux, beaucoup évoquent I'expérience du silence. Dans un monde hyperconnecté et en
perpétuel mouvement, cela peut sembler surprenant.

Quand nous prenons le temps de nous détacher des flux ininterrompus d’informations, c’est
parfois dans le silence que nous nous rencontrons vraiment nous-mémes, et que nous
entrevoyons aussi une réalité plus grande.

Dans la beauté de la création de Dieu, le souffle du vent, le murmure d’un ruisseau et le
chant des oiseaux peuvent nous envelopper et nous conduire vers ce silence intérieur ou la
communion avec tout ce qui existe devient tangible. Une nuit étoilée peut nous remplir
d’émerveillement* !

Jésus est entré dans le monde silencieusement* : « Le Verbe s’est fait chair, et il a habité
parmi nous*. » Celui qui était aupres de Dieu et qui était Dieu avant le commencement de
tout est venu demeurer avec nous par une naissance humble et pauvre, dans le silence de la
nuit* : la lumiére qui brille dans les ténébres.

Ainsi, ce silence n’est pas vide. Il devient un lieu de rencontre. Dans le silence, nous ne
sommes pas seuls. Mais nous lui résistons, car notre esprit est rempli de tant de choses.
Comme il est dit dans la Régle de Taizé : « Si tu es inattentif, rentre dans la priére dés que tu
remarques ta distraction, sans pour autant te lamenter*. »

Il'y a bien des siecles, quelqu’un priait : « Mon coeur me dit de ta part : “Cherche ma face !”
C’est ta face, Seigneur, que je cherche*. » Dans le silence de notre coeur, reviendrons-nous
sans cesse a la recherche de Dieu ?

Souvent la priére est avant tout un désir*, un long silence du cceur aspirant a la paix en
présence de Dieu. Quand nous ne savons pas comment prier, I’Esprit Saint est 13, priant en
nous par des gémissements plus profonds qu’aucun mot*. En écoutant cette part la plus



intime de notre coeur, nous pouvons comprendre que c’est la que demeure |'Esprit Saint. Je
me trouve alors face a moi-méme et face a Dieu, qui respire en moi.

Dieu vivant, apprends-moi a te chercher dans le silence de mon cceur, dans la beauté de la
création, dans I'écoute de ta Parole, dans I'accueil de ton humble présence.

Pouvons-nous nous engager a consacrer chaque jour un moment au silence, pour entrer
dans la présence de Dieu ? Peut-étre pourrions-nous commencer par cing minutes
seulement. Débuter par la lecture d’un court passage de la Bible, ou rendre grace pour ce qui
a été recu au cours de la journée passée ; ou simplement prendre le temps d’étre la.

Chercher une direction

Le silence rend possible un véritable discernement. Lorsque nous cherchons quelle direction
prendre, le silence nous permet d’écouter ce qu’il y a de plus profond en nous. Nous avons
aussi besoin d’une liberté intérieure afin de pouvoir faire un choix responsable. Une telle
liberté suppose d’accepter nos limites, mais sans crainte : la peur n’est jamais bonne
conseillere, et Dieu ne force jamais nos cceurs.

Nous cherchons tous un sentiment d’appartenance en méme temps qu’une certaine sécurité.
Et, dans notre quéte d’une authentique maniere de vivre, il arrive que ce soit grace a d’autres
personnes que nous trouvions qui nous sommes vraiment. A travers les autres, nous pouvons
étre surpris de découvrir quelque chose que nous n‘aurions pas trouvé tout seuls.

Dans I’Evangile selon saint Jean, deux jeunes se trouvent dans la vallée du Jourdain avec leur
maitre, Jean le Baptiste, en qui ils ont confiance. Ne voulant pas les garder pour lui-méme, il
les oriente vers un autre : Jésus. Et ils partent a sa suite.

Quand Jésus les voit, il leur demande : « Que cherchez-vous ? » Lorsqu’ils répondent : «
Maitre, ol demeures-tu ? », il leur dit : « Venez et voyez*. » Ces deux questions résument
tout le processus de la recherche et de la découverte d’une orientation pour une vie avec le
Christ. En partant de nos propres désirs, de nos élans vers une vie plus pleine — « Que
cherchez-vous ? » — nous pouvons les placer devant la personne de Jésus — « Maitre, ou
demeures-tu ? »

Le Jésus qui nous invite a « venir et voir » est doux et humble de coeur ; il nous aime d’un
amour inconditionnel, s(ir et a toute épreuve. Oserai-je répondre a son invitation, malgré
mes hésitations et méme mes doutes ?

Christ Jésus, montre-moi le chemin et prépare-moi a le suivre*.

Quelles sont les personnes qui m’ont orienté-e vers le Christ ? Prenons un moment d’action
de grace pour elles.



Chercher la joie

L'un des bénévoles a Taizé m’a dit : « Dans mon pays, les jeunes essaient de survivre dans un
monde qui offre tout ; mais au fond d’eux-mémes, ce sont la peur, I'anxiété et la dépression
qui dominent. »

Nous sommes sollicités, tout autour de nous, par des promesses de joie. Mais beaucoup
d’entre elles échouent a conduire a une joie durable et ne nous offrent qu’un bref moment
de plaisir.

La joie jaillit du plus profond de nous lorsque nous réalisons que nous sommes aimés pour ce
que nous sommes. Lorsque nous comprenons que la joie est un don, et non quelque chose

gue nous pouvons revendiquer, nous découvrons que nous sommes préts a I'accueillir. Alors,
nous ne cherchons plus a la produire par la force, et nous voila portés en avant avec légereté.

Jésus fut invité avec ses amis a un festin de noces*, et au bout d’'un moment, le vin vint a
mangquer. A cet instant, quelque chose manque : Jésus se trouve parmi les pauvres. En les
rencontrant dans leur pauvreté, il leur donne ce qui dépasse leurs attentes. Ce qu’il veut

pour eux, c’est la joie, et il fait tout pour la rendre possible*.

Il'y a de nombreuses années, j'étais a Kolkata, a la maison mére des Missionnaires de la
Charité. Sur le mur était accrochée une citation de Mére Teresa qui m’a rappelé que Dieu
nous accepte avec nos faiblesses et ne nous demande pas d’étre parfaits. Nous n’avons pas
besoin d’étre toujours forts.

Notre pauvreté intérieure peut nous faire craindre de ne pas étre a la hauteur. Cela nous
conduit souvent a dissimuler qui nous sommes vraiment, au plus profond de nous-mémes.
Mais si nous acceptons de nous tenir devant le Christ les mains vides, il vient les emplir,
transformant peu a peu cette pauvreté.

Méme dans les moments de tristesse ou la joie semble lointaine, il reste possible de nous
souvenir de la parole de Jésus parlant d’une joie que nul ne pourra nous enlever*.

Dieu de miséricorde, nous voudrions accueillir ta joie, quelles que soient les circonstances
gue nous traversons. Lorsque nous comprenons que tu nous aimes et que tu ouvres pour
nous le chemin d’une vie qui ne finira jamais, la joie jaillit du plus profond de notre étre.

Réfléchissons a ce que nous pouvons faire pour apporter de la joie aux autres. Rencontrer
guelgu’un en personne plutét que de maniére seulement virtuelle. Parfois, dans un service
humble, offert librement a autrui, je recois bien plus que ce que j'attendais — surtout
lorsque je vois la joie sur le visage de ceux que je sers.



Chercher un sens

En chacun de nous existe une soif de sens. Ou pouvons-nous étancher cette soif ? Au cceur
de nos vies bien occupées, une voix discréte murmure en nous que nous sommes aimés.

Un chef religieux nommé Nicodéme, en quéte d’un véritable sens a sa vie, avait entendu
parler de Jésus*. Il vint le rencontrer de nuit, cherchant un moyen d’exprimer ce qu’il portait
au fond de lui.

Nos questions les plus profondes sur la foi, la vie et la mort, le sens et le but de notre
existence, restent souvent inexprimées. Mais tant qu’elles ne sont pas dites, quelque chose
en nous demeure insatisfait — tout comme pour Nicodeme.

Dans notre recherche, saurons-nous suivre nos questions jusqu’a la source de la vie ? Nous
ne trouverons peut-étre pas toutes les réponses, mais en osant suivre le Christ, nous en
venons a confier a Dieu nos interrogations dans une confiance lucide*. Alors, nous
découvrons la tendresse et la bonté de Dieu qui nous étreint.

Le sens de la vie de Jésus n’était pas de juger ’humanité, mais de permettre a tous les
humains de comprendre qu’ils sont aimés de Dieu. Il vient nous montrer le chemin d’un
amour toujours plus grand. Voila son secret.

Nicodéme s’est approché de la lumiére pas a pas. Un an ou deux apres avoir rencontré Jésus
de nuit, il prit publiqguement sa défense devant les autorités de Jérusalem*. Quelques mois
plus tard, lorsque Jésus fut cloué sur la croix, il fit preuve d’un grand courage*. |l osa
appartenir au groupe des amis de Jésus. Son courage I'a introduit dans la communauté.

Conduis-moi, douce lumiére, parmi l'obscurité qui m’environne, conduis-moi !... Je ne
demande pas a voir les scenes éloignées : un seul pas est assez pour moi*.

Essayons d’organiser une rencontre ou tous pourraient partager comment ils trouvent du
sens a leur vie. Pour certains, ce sera a travers leur foi ; pour d’autres par une forme d’action
; d’autres encore formuleront plus de questions que de réponses. Un tel partage, dans une
écoute attentive, peut devenir une maniére de nous encourager mutuellement. Si cela
semble approprié, la rencontre pourrait commencer par un chant invoquant I'Esprit Saint et
se conclure par un chant d’action de grace.

Chercher un monde juste

Linjustice — qu’il s'agisse de dévastation écologique*, d’inégalités, de violence, d’oppression
ou de guerre — éveille en nous toutes sortes d’émotions : indignation, colére, tristesse,
parfois désespoir. Mais lorsque, a juste titre, nous décidons d’entrer dans le combat contre
I'injustice, n’y a-t-il pas le danger de nous enfermer dans nos propres opinions au point de ne



plus voir au-dela* ? Le risque peut méme exister de devenir prisonniers de notre propre
algorithme et d’étre pris dans la polarisation qui menace nos sociétés.

Sortons de nos cadres et laissons des points de vue différents du nétre nous interpeller,
méme lorsqu’il est impossible de parvenir a un accord.

Parfois, il nous faut accepter de tenir ensemble des réalités complexes, la ol aucune solution
ne semble possible*. Ecouter les récits venus de différents cotés peut &tre bouleversant mais
ne pas les entendre serait injuste.

Apres la priere du soir a I'église de Taizé, une jeune femme me disait : « Je dois reconnaitre la
violence qui existe en moi, mais aussi la tenir aux c6tés de mon besoin de contemplation. »
J’ai trouvé cela tres libérateur. Au lieu de refouler ce sentiment ou de faire comme s’il
n’existait pas, elle I'a mis en regard de sa soif de Dieu.

Il'y a un danger que les forces destructrices présentes en chacun de nous prennent le dessus.
Il est si facile de diaboliser les gens — voire des nations entiéres. Alors, nous risquons d’étre
entrainés dans un engrenage de violence et de le perpétuer. La contemplation — la priére —
nous ouvre a une autre dimension : elle nous conduit a nous réconcilier avec ce que nous
portons en nous et nous aide a trouver des chemins pour construire des ponts.

L'Esprit Saint est la pour nous guider sur le chemin ol nous pouvons poser des choix
courageux. Frere Roger, qui avait initié notre vie de communauté a Taizé, parlait d’'une
violence créatrice des artisans de paix*, qui leur permet de ne pas céder a la tentation de
s’éloigner de la voie de I'Evangile.

Jésus incarne le monde de la justice et des relations justes que les Evangiles appellent le
Royaume de Dieu. Mais il s’est aussi mis en colére et a renversé les tables des vendeurs et
des changeurs d’argent dans le Temple pour faire place a Dieu*. Jésus a parlé avec force
contre I’hypocrisie religieuse mais il a aussi su accueillir un chef religieux comme Nicodéme.
Il connaissait les pharisiens et acceptait leur hospitalité*, tout en partageant ses repas avec
des personnes exclues de la société. |l portait un amour indéfectible aux brebis perdues de
son peuple Israél*, mais il a aussi admiré la foi d’'un officier romain et guéri son enfant* ; et il
s’est laissé interpeller par la foi d’'une femme paienne rencontrée lors d’'un voyage a
I'étranger*.

En prenant le risque d’entrer en relation avec des personnes différentes de lui*, Jésus a fait
naitre la confiance et manifesté la puissance réconciliatrice de Dieu.

Si nous savons que la lumiere brille dans les ténébres et que, par de simples gestes de bonté
humaine, I'amour de Dieu peut I'emporter, alors nous sommes libérés pour agir.

Christ Jésus, dans ta vie sur la terre, tu n’as pas hésité a dénoncer l'injustice, mais tu as
cherché a construire des ponts avec ceux que tu rencontrais sur ta route. Accrois en nous la
soif de batir des passerelles a travers les séparations qui divisent les personnes et les
peuples, afin que la justice fleurisse sur la terre.



Quelles démarches concrétes pouvons-nous entreprendre pour batir des ponts la ol il y a
division ? Il est difficile d’agir seul. Réfléchissons avec d’autres ; partageons nos idées ; allons
ensemble a la rencontre de ceux qui vivent en marge de la société. Que signifie écouter des
personnes dont les opinions difféerent des noétres et comprendre leurs peurs, tout en restant
fideles a nos valeurs évangéliques ?

Chercher la communauté

L'une des bénévoles a Taizé m’a dit un jour : « Je veux vivre en accord avec mes valeurs et
avec celles de I'Evangile. Quand je prends une décision, je me demande : est-ce acceptable
pour les autres, pour la planéte et aussi pour moi- méme ? Nous voulons construire un
monde meilleur. »

Vivre la communauté avec d’autres, avec la création, avec Dieu — apres l'isolement de la
pandémie, sommes-nous préts a rebatir un monde de communion®*, un monde de
bienveillance* ? Tout est lié : nous appartenons les uns aux autres dans notre maison
commune, la création qui nous est donnée en partage.

Au pied de la Croix, la communauté de Jésus s’était désintégrée. Judas l'avait trahi. Pierre
I'avait renié. La plupart de ses amis s’étaient enfuis. Tout le travail de Jésus pour batir une vie
de communion aimante, ouverte a tous, semblait réduit a néant. Il avait pris le risque d’étre
prét a donner sa vie méme pour ceux qui allaient le rejeter. Mais, au plus sombre de la nuit,
la communauté renait au pied de la Croix*.

Selon I'Evangile de Jean, quatre femmes et un homme restent auprés de Jésus jusqu’a la fin.
Sans paroles, simplement présents, ils deviennent témoins de la communion que Jésus
continue de créer, méme lorsque tout semble perdu.

L'hostilité et le rejet brisent la communion humaine. Sur la Croix, Jésus prend sur lui cette
hostilité et ce rejet, reconstruisant la communion jusque dans le moment de la plus grande
souffrance*.

Sur la Croix, Jésus confie son disciple bien-aimé a sa mére comme un autre fils et celui-ci,
représentant tous les disciples a venir que Jésus aime, la prend chez lui. Une nouvelle famille
nait : la communauté de ceux qui croient en Jésus, I'Eglise — née non pas d’un triomphe
humain, mais d’'un amour plus grand que le silence muet de la souffrance. Qui pourrait étre
exclu d’une telle communion* ?

Dans I'Eglise, nous sommes appelés a nous tenir aux cotés de ceux qui souffrent, des
victimes de 'injustice*. Nous sommes tous des étres humains, appelés a nous accueillir les
uns les autres dans la droiture et 'équité, en respectant la liberté et I'intégrité de tous.



Jésus accomplit son ceuvre au moment de sa mort, la veille du sabbat, le septieme jour de la
semaine*, tout comme Dieu avait achevé I'ceuvre de la création le septieme jour, ayant vu
gue tout « était trés bon »*. Le don que Jésus fait de sa vie sur la Croix marque le
commencement d’une création nouvelle. Il meurt d’'une mort violente — mais des « fleuves
d’eau vive* » jaillissent de son corps*, cette eau n’est autre que I’Esprit Saint qui renouvelle
la face de la terre.

Le corps de Jésus est déposé dans un tombeau neuf, dans un jardin — le jardin que notre
terre est appelée a devenir*. Et dans le silence du septiéme jour qui suit, la création blessée,
dont nous faisons partie et qui nous est confiée, commence sa transfiguration secrete.

Christ Jésus, tu as donné ta vie pour chacun de nous et tu nous montres jusqu’ou va ton
engagement pour I’humanité. Puissions-nous demeurer au pied de ta Croix avec ta mere
Marie et ton disciple bien-aimé, et accueillir ce que tu veux nous dire.

Avec qui sommes-nous appelés a nous tenir ? Comment faisons-nous I'expérience de la
communauté ? Des étudiants peuvent partager une maison, prier et prendre leurs repas
ensemble, notamment avec des étudiants venus d’autres pays. D’autres se réunissent chaque
semaine dans une maison. Accueillons avec simplicité celles et ceux qui se sentent a I'écart,
surmontant ainsi le sentiment d’injustice.

Chercher la paix

Nous aspirons a la paix — paix intérieure et paix dans ce monde que Dieu aime tant. «
Commencez par vous I'ceuvre de paix, en sorte qu’une fois pacifiés vous- mémes, vous
portiez la paix aux autres™ », disait un croyant du IVe siécle.

Lorsque Jésus rencontre Marie de Magdala dans le jardin le matin de Paques, il lui demande :
« Pourquoi pleures-tu ? Qui cherches-tu* ? » Ses larmes se changent en joie lorsqu’elle
comprend que celui qu’elle désirait tant n’a pas été vaincu par la mort. Et Jésus I'envoie
ensuite annoncer a ses autres amis ce qu’elle a vu et entendu.

Peu apres, lorsqu’il les retrouve et qu’ils sont encore remplis de peur, ses premiers mots sont
: « Paix a vous® | » En les rejoignant a travers leurs peurs, il les ouvre a la paix de sa présence.
En leur soufflant I'Esprit Saint, il leur confie la responsabilité de poursuivre son ceuvre de
réconciliation.

La paix que Jésus leur avait promise avant sa mort, une « paix que le monde ne peut donner*
», est bien plus gu’une simple absence de conflit. Le mot biblique shalom inclut un sens de
restauration et de plénitude. C’est la paix de Dieu qui nous est confiée pour que nous
puissions la cultiver et la faire grandir.



Lorsque nous aidons les autres a découvrir la liberté et la paix qui leur sont offertes, lorsque
nous faisons ce que nous pouvons pour abattre les barrieres d’hostilité ou les murs qui les
enferment, alors nous participons a la vie méme de Dieu. Et lorsque nous contemplons la
création avec émerveillement et gratitude, en prenant soin d’elle, ne marchons-nous pas sur
le méme chemin ?

Nous avons tous besoin de nous laisser immerger dans la paix que le Christ ressuscité promet
a chacun et chacune de nous. C’est ainsi que nous pouvons cheminer ensemble et nous
accompagner, en semant I'espérance* pas a pas. Méme a travers les gestes les plus simples,
chercherons-nous a devenir des signes de réconciliation, des pelerins de paix, tous a notre
maniere, la ol Dieu nous a placés ?

Ecoutons les voix de celles et ceux qui souffrent de conflits meurtriers ou encore de la
violence que nous rencontrons dans nos sociétés, par exemple en gardant un contact avec
des personnes vivant dans des zones de guerre. Soutenons celles et ceux qui luttent pour la
justice sous des régimes oppressifs ou des régimes qui favorisent la guerre. Certains de ces
témoins seraient-ils préts a partager leur expérience ? Préparons une veillée de priére pour la
paix et accueillons quelques-uns de ces témoignages. Ecoutons ce que I'Esprit Saint nous dit
aujourd’hui.

Bénis-nous, Dieu d’amour. Par I'Esprit Saint, guide toujours nos pas tandis que nous
marchons avec le Christ ressuscité. Puissions-nous devenir des pelerins d’espérance, des
pelerins de paix.



